
  

 

Журнал   Христадельфиан              № 90 

От конца земли взываю к Тебе в унынии сердца моего; возведи 
меня на скалу, для меня недосягаемую      Псалтирь 62:3 



2 

 
ДОБРЫЕ ВЕСТИ 

В НОМЕРЕ: 

 
 

 
 

Издано для русскоязычных  христадельфиан: Марк Уиттакер 
E-mail: markdwhittaker@hotmail.com 

Адрес в интернете:                                  www.dobrie-vesti.org 

стр.3  
СУЩЕСТВУЕТ ЛИ БОГ? 

стр.8  

стр.14  

стр.21  

стр.28  

КНИГИ БИБЛИИ 

 

КОНЕЦ  ВЕКА 

БИБЛИЯ И ТВОРЕНИЕ 

ОБРАЗОВАНИЕ ДУХА 

УЗНАЙТЕ БОЛЬШЕ О 
ПОСЛАНИИ БИБЛИИ 

стр.40  



3 

 

 № 90 

2) БИБЛЕЙСКИЕ ПРОРОЧЕСТВА 
 

Б 
иблия – это уникальная книга. Помимо нее в мире есть и 
другие древние манускрипты, такие как шумерский «Эпос о 
Гильгамеше» от 1800 г. до н.э., или Коран, содержащий 

записи устных учений Мохаммеда, собранных его последователями 
примерно в 632 году н.э. Однако ни один из них не может сравниться 
с Библией ни по стилю, ни по силе. «Эпос о Гильгамеше», к примеру, 
повествует о потопе, который привел к гибели всего человеческого 
рода за исключением одного человека, спасшегося в лодке с 
животными. Однако в этой истории Гильгамеш хочет обрести 
бессмертие. Ему говорится, что для этого он должен достать из моря 
особое растение. Он привязывает к ногам камни, чтобы ходить под 
водой, и достает его, но затем растение оказывается у змея. Этот 
эпос местами смутно напоминает некоторые описываемые в Библии 
события, однако свойственные ему крайне преувеличенные и 
шокирующие детали несопоставимы с острым и точным 
повествованием Бытия, полученным, что называется, из первых рук. 
Всё это приводит к выводу о том, что Бытие является источником, а 

СУЩЕСТВУЕТ ЛИ БОГ? 
(Часть 2 из 4) Дэвид Пирс 



4 

 

 

ДОБРЫЕ ВЕСТИ 

шумерский опус – это более поздняя, искаженная версия 
библейского повествования. Подобным образом и история Моисея, 
представленная в Коране, тоже изобилует совершенно 
немыслимыми дополнениями к библейскому описанию. Моисей, 
например, берет головни из горящего куста, чтобы его семья потом 
могла согреваться с их помощью. Общее повествование Библии 
чрезвычайно точно и упорядочено, как того и следует ожидать в том 
случае, если его Автор, в отличие от людей, писавших отдельные 
книги Библии, остается одним и тем же на протяжении всех 
меняющихся поколений. 
 
Есть одно очень простое доказательство тому, что Библия могла 
быть создана лишь Разумом, выходящим далеко за рамки нашего 
мира. Этим доказательством является библейское пророчество. 
 
Люди не способны 
предсказывать будущее. 
Всё, что им доступно в этом 
смысле – это открывать и 
исследовать прошлое. Они 
даже могут обмениваться 
друг с другом сообщениями 
о том, что происходит там-
то и там-то прямо сейчас, и 
делать это с поразительной 
скоростью. Однако никому 
и никогда не удавалось с 
точностью предсказать то, что случится через многие годы. Именно 
по этому пункту, однако, Библия превосходит способности человека. 
Бог, являющийся Автором этой Книги, бросает нам самый 
настоящий вызов, когда объявляет то, что случится в будущем, 
которое, порой, удалено от времени сделанных Им предсказаний на 
многие века. Давайте рассмотрим один или два примера в этом 
контексте. 
 
Посвятите несколько минут внимательному прочтению Псалма 21. 
Согласно заголовку этого псалма, он был написан Давидом – 
стихотворцем и царем Израилевым, жившим примерно за тысячу 
лет до рождения Иисуса Христа. В этом псалме он, используя 
поэтический язык, описывает драматическую сцену переживаний 



5 

 

 № 90 

умирающего человека. Этого несчастного предали казни, и он вот-
вот умрет в окружении насмехающихся над ним врагов. Но обратите 
внимание на детали и подробности этого повествования. Например, 
в стихе 17: 
 

«Ибо псы окружили меня, скопище злых обступило меня, 
пронзили руки мои и ноги мои». 

 
Распятие представляло собой одну из самых жестокий казней, 
придуманных людьми. Забиваемые молотком железные гвозди 
проходили сквозь руки приговоренного к смерти, а затем вгонялись 

дальше, в крест или 
столб, к которому он, в 
итоге, оказывался 
прибитым и на котором 
оставался висеть до 
наступления смерти. При 
этом, однако, распятие 
было одним из тех 
способов казни, которые 
практиковали римляне, и, 
как таковое, изобретено 
оно было спустя 
столетия после Давида. 

Как мог царь и псалмопевец Давид вплоть до деталей знать, что 
Иисус, его потомок, умрет столь ужасным образом? Взгляните 
теперь на стих 19: 
 

«Делят ризы мои между собою и об одежде моей бросают 
жребий». 

 
Из истории известно, что группа римских солдат, состоящая из 
четырех человек и получающая указание провести казнь, имела 
право оставить себе одежду казненного в качестве некоторой платы 
за выполнение поставленной перед ней задачи. Описание распятия 
Иисуса в Иоан. 19:23,24 свидетельствует о том, что у него был 
редкий, ручной работы хитон, который был слишком дорогим для 
того, чтобы разрывать его на четыре части. Исходя из этого, солдаты 
приняли решение бросить жребий и тем самым определить, кому из 
них он достанется в целом и неповрежденном виде. Но как обо всех 



6 

 

ДОБРЫЕ ВЕСТИ 

этих событиях и подробностях мог знать Давид, если только он не 
получил вдохновение от Бога, открывшего ему будущее? 
 
Кроме этого, есть еще и история евреев – избранного Богом народа. 
Согласно Ветхому Завету, им было отведено особое место в 
Божьем Замысле, и они получили возможность установить с Ним 
уникальные и неведомые прежде для целого народа отношения. 
Однако они отпали от милости и пустились в поклонение идолам. 
Не вняв увещеваниям многих посылавшихся к ним пророков, они, в 
конце концов, были изгнаны со своей земли и стали пришельцами и 
скитальцами среди многих чуждых им народов. Тем не менее, в 
трагический день их рассеяния Бог дал торжественное обетование 
и заверение в том, что однажды они всё-таки возвратятся в свою 
исконную землю. Вот что говорит на этот счет пророк Иеремия: 
 

«И ты, раб Мой Иаков, не бойся, говорит Господь, и не 
страшись, Израиль; ибо вот, Я спасу тебя из далекой страны 
и племя твое из земли пленения их… ибо Я с тобою, говорит 
Господь, чтобы спасать тебя: Я совершенно истреблю все 
народы, среди которых рассеял тебя, а тебя не истреблю; Я 
буду наказывать тебя в мере, но ненаказанным не оставлю 
тебя» (Иер. 30:10,11). 

 



7 

 

 № 90 

Что это были за 
народы, среди которых 
скитался Израиль? 
Прежде всего речь идет 
об ассирийцах, которые 
переселили все 
северные колена в 
районе 600 г. до н.э. 
Затем вавилоняне 
увели в плен последние 
из южных колен в 586 г. 
до н.э. Некоторые из 
пленников вернулись 
назад в период 
правления персидского царя Кира, однако и этот остаток, в конце 
концов, был рассеян римлянами во второй половине первого века 
нашей эры. После этого евреям пришлось скитаться по всему миру 
и испытывать гонения из одной страны в другую, и это 
продолжалось на протяжении двух тысяч лет. Однако, ко всеобщему 
изумлению, в двадцатом веке они начали собираться в земле своих 
праотцев. В 1948 году израильский флаг встал в один ряд с 
флагами других государств в Организации Объединенных Наций. 
Таким образом, Иеремия оказался прав. Но где сегодня ассирийцы? 
Что произошло с Вавилоном? Какова судьба Римской империи? Все 
они исчезли во тьме истории. Однако еврейский народ прошел 
через все испытания, он по-прежнему жив и деятелен, и пребывает 
в своей исконной земле, сохранив свою уникальную культуру и 
традиции. 

Один лишь Бог, который 
направляет весь ход 
истории, мог сделать 
предсказания о распятии 
Иисуса и о возвращении 
евреев. Это предполагает 
существование Бога, 
словам которого мы можем 
доверять целиком и 
полностью. 



8 

 

ДОБРЫЕ ВЕСТИ 

Образование Духа 
Денис Джилет 

2. Быть призванным 

Не может быть сомнений в том, что в Истину призывает людей Бог. 
Об этом сказано слишком ясно, чтобы оспаривать это. «Никто не 
может прийти ко Мне, если не привлечет его Отец» (Ин.6,44). Павел 
восхвалял Бога, «призвавшего вас в Свое Царство и 
славу» (1Фес.2,12). Петр писал, что мы взяты «в удел, дабы 
возвещать совершенства Призвавшего вас из тьмы в чудный Свой 
свет» (1Пет.2,9). «Итак, братия святые, участники в небесном 
звании», – обращался Еврей из Евреев к своим по вере (Евр.6,1). 
«Не бедных ли мира избрал Бог быть богатыми верою?», – вопрошал 
Иаков (Иак.2,5). Иуда обращался в своем Послании к «избранным, 
которые освящены Богом Отцом и сохранены Иисусом 
Христом» (ст.1). 

Начало призвания – слышание благовестия и понимание 
слышанного. А это значит, что сразу же после покаяния люди 
оказываются в положении должников перед Богом за то, что Он 
понудил их к слышанию Его слова. С самого начала вся инициатива 
сосредоточена в руках Божиих. Призвание предшествует 
ответственности. Вера – человеческая реакция на открытие ему 



9 

 

 № 90 

Истины, исходящей от Бога. 
Итак, Призывающий – Бог; 
откликающийся на Его призыв – 
человек. Ну, и вряд ли кто-нибудь 
осмелится оспаривать то, что Бог 
призывает к Истине. 

Однако разногласия начинаются, 
когда речь заходит о том, каким 
образом призывает Бог. Как Он 
ставит человека перед фактом 
Своего призвания? 
Разноголосицу мнений условно 
можно разделить на тех, кто 
ратует за «избрание каждого 
отдельно» и тех, кто считает, что 
призвание осуществляется через 
«широкомасштабное проповедование». В первом случае это 
выглядит так, как будто Бог, указывая Своим перстом на каждого 
человека отдельно, говорит: «Я избрал тебя, тебя и тебя». После 
чего приводит человека к слышанию им благовестия. Во втором 
случае Евангелие благовествуется свидетелями Божиими везде и 
повсюду, дома и заграницей; и те, кто слышал и понял это 
благовестие, считаются призванными Его. 

Полагаю, что для обоих взглядов в Библии можно подыскать 
достаточно много веских подтверждений. 

Возьмем первый способ, «выбор каждого отдельно». Бог призвал 
Ноя строить ковчег. Он призвал Авраама выйти из Халдеи в Ханаан. 
Иисус призвал двенадцать Апостолов. То же самое можно сказать и 
о Савле Тарсянине и еще, пожалуй, о Корнилии, Ефиопском евнухе, 
Лидии и темничном страже из Филипп. В некоторых из них можно 
быть уверенными, что они были призваны ради исполнения 
определенного, Богом порученного дела. 

Другими словами, люди призываются не только к спасению, но и к 
определенному каждому из них служению. Понятно, что именно 
поэтому оно столь персонально, столь личностно. 



10 

 
ДОБРЫЕ ВЕСТИ 

Избранные сосуды 
Ной был призван строить. Авраам – оставить дом и путешествовать. 
Апостолы были избраны свидетельствовать пред лицом Божиим. 
Павел был избранным сосудом Христа, дабы нести Его имя 
язычникам, царям и чадам Израилевым. Что касается остальных, то, 
хотя о них прямо и ничего не сказано, но все же можно 
предположить, что и они были избраны для особого рода случаев. 
Возможно, Корнилий стал отверстой дверью в Царство Божие для 

язычников, потому что 
он и его ближние стали 
первыми не Иудеями, 
крещенными Святым 
Духом. Можно также 
думать, что Ефиопский 
евнух был избран, чтобы 
благовествовать 
Евангелие спасения 
своим согражданам. 
Возможно, Лидия была 
избрана для того, чтобы 
сыграть свою особую 
роль в помощи 
благовествующим 
истину. Нам почти 

ничего не известно о темничном страже из Филипп, но он, 
бесспорно, был довольно примечательной личностью. Похоже, за 
очень короткое время он переродился из грубого и бесчувственного 
тюремщика в человека способного омывать раны узникам 
Христовым. Трудно предположить, зачем он был избран Богом, 
однако его обращение производит неизгладимо глубокое 
впечатление – землетрясение, благовестие в песнях и проповедь 
Слова… 

Сторонники призвания через широкомасштабное проповедование 
указывают на Деян.2 и на то большое количество Иудеев, набожных 
людей из всех народов поднебесной, слышавших тогда проповедь 
Петра. Это им сказал Апостол: «Покайтесь, и да крестится каждый 
из вас во имя Иисуса Христа» (Деян.2,38). В этот день было 
обращено три тысячи мужчин и женщин. Вскоре после этого, после 



11 

 

 № 90 

проповеди Слова, к искупленным было прибавлено еще несколько 
тысяч. В Деян.8 говорится о большой проповеднической кампании в 
Самарии, о том, как Филипп проповедовал Христа, и что великое 
множество вняло его словам. И это, должно быть, было 
действительно «великое множество», ибо сказано, что «Самаряне 
приняли слово Божие» (ст.14), и что Апостолы приняли по этому 
поводу из ряда вон выходящее решение – послать туда Петра и 
Иоанна. В Деян.14 рассказывается о том, как слово Божие было 
благовествовано в Иконии и в некоторых других городах. 
Рассказывается так, как будто великое множество жителей этих 
городов, чуть ли все без исключения, Иудеи и Еллины, слышали это 
благовестие и поверили слышанному. 

Предвидение Божие 
В притче о сеятеле семена разбрасываются во все стороны, падая с 
различной результативностью на разного рода почву. В другой 
притче заброшенный невод вытаскивает на берег различного рода 
рыбу. В Апокалипсисе читаем следующее: «Желающий пусть берет 
воду жизни даром» (Откр.22,17). Иисус говорил: «Кто хочет творить 
волю Его, тот узнает о сем учении, от Бога ли оно…» (Ин.7,17). Петр 
утверждает: «Господь… долготерпит нас, не желая, чтобы кто 
погиб, но чтобы все пришли к покаянию» (2Пет.3,9). В Деян.10 Петр 
с удивлением констатирует, что «во всяком народе боящийся Его и 
поступающий по правде приятен Ему» (ст.35). Это признание 



12 

 
ДОБРЫЕ ВЕСТИ 

предваряется напоминанием о Божием нелицеприятии. Из этих 
отрывков видно, что любому, при соблюдении определенных 
условий, открыт беспрепятственный доступ к Богу. 

И тут, естественно, натыкаемся на трудности, одна из которых в 
Рим.8,29: «Ибо кого Он предузнал, тем и предопределил быть 
подобными образу Сына Своего, дабы он был первородным между 
многими братиями». Здесь слово «предузнал» означает 
«предвидел». Последующее предопределение является 
результатом предвидения. Обратите внимание, что и здесь всё 
сделано Богом так, чтобы те, кого Он предвидел (предузнал), могли 
быть подобными образу Сына Его. Также заметьте, что здесь 
предопределение относится к характеру человека. Здесь нет 
прямого порабощения воли человеческой, просто на нее 
оказывается такое влияние, под воздействием которого человек 
становится способным изменяться в образ, подобный Сыну Божию. 

Такое влияние оказывается на тех, кого Он предузнал. Кто они? Всё 
в Библии говорит о том, что это те, кто уверовал, смирился, 
покорился и повиновался. Главное возражение здесь в том, что 
Божие предвидение неизбежно должно оказывать давление на 
волю человеческую. Обычно говорят, что если Бог обо всем знает 
наперед, то для воли человека не остается места. А это не так, ибо 
Бог всемогущ и делает все так, как Ему угодно. 



13 

 

 № 90 

Человеческая свобода выбора 
В сотворении человека Бог ограничил Самого Себя лишь в одном, 
оставив за Собой безграничное право во всех остальных областях. 
А именно: Бог ограничил Себя в отношении к человеческой воле, в 
отношении к человеческой свободе выбора. Он мог Себя не 
ограничивать и в этом, но всё же ограничил. Он мог принудить 
человека исполнять все по Его воле, но оставил ему свободу 
выбора. Точно так же Он ограничивает Свои возможности в 
предвидении, хотя не ограничивает Себя в ведении путей, на 
которые направит себя человек по выбору своей воли. Все это 
означает, что Бог настолько всемогущ и безграничен, что Он может 
ограничивать по Собственной воле Самого Себя. Он может 
предузнать и предопределить человека без какого-либо 
принуждения этого человека. Единственное, что Он 
предопределяет, так это то, что если они все же и будут Его, то они 
также должны быть подобны образу Сына Его. 

Другая трудность – Рим.1,26 и 28. Бог предал их постыдным 
страстям, Он предал их превратному уму. Знающим Библию 
хорошо известно, что именно по такому принципу всегда поступает 
Бог. Существует черта, перешагнув которую, человек по своей воле 
предается своим страстям. Так было с некоторыми Израильтянами 
в Ветхом Завете, которых Бог «оставил… упорству сердца их», как 
бы говоря: «пусть они ходят по собственным помыслам» (Пс.80,13). 
И мы знаем, что в данном случае для народа Израильского это 
пошло только на пользу. Бог оставил их, чтобы, в конце концов, 
однажды Он мог собрать их. 



14 

 
ДОБРЫЕ ВЕСТИ 

ПОСЛАНИЕ ИАКОВА 

Подобно Посланию Евреям, это письмо тоже адресовано верующим 
из иудеев. Оно начинается со слов «двенадцати коленам, 
находящимся в рассеянии», то есть тем евреям, которые жили в 
иных землях, нежели Израиль. Существует определенное 
расхождение во мнениях по вопросу о том, какой именно Иаков 
написал это послание. Дело в том, что Писание говорит об одном из 
двенадцати апостолов по имени Иаков. Он был братом евангелиста 
Иоанна, и именно его постигла казнь от рук царя Ирода в самом 
начале становления христианской церкви, то есть еще до того как 
началось проповедование Евангелия язычникам (см. Деян. 12:2). 
Был и другой Иаков – брат Господа Иисуса Христа. Ему отдельно 
явился Господь после своего воскресения (1Кор. 15:7), а позднее он 
стал одним из важнейших предводителей церкви в Иерусалиме. 
Именно он, например, произнес последнее слово на великом 
собрании апостолов, где решался вопрос о том, нужно ли 

КНИГИ БИБЛИИ 
Дэвид Пирс 



15 

 

 № 90 

 

христианам из язычников соблюдать Закон Моисеев (см. Деян. 15:13-
21). В общем и целом, любой из этих двоих Божьих служителей 
может являться автором послания. Стиль этого обращения весьма 
прямолинейный и напоминает учение самого Господа, содержащее 
весьма запоминающиеся уроки и наставления. 
 
В первой главе Иаков 
говорит, что мы можем 
просить у Бога мудрости, и 
она будет дана нам, если 
мы верим в Него. В жизни 
возникает много ситуаций, 
в которых мы не знаем как 
лучше нам поступить. 
Иаков призывает нас в 
таких случаях просить 
совета у Бога, а затем, 
нисколько не сомневаясь, 
следовать в том направлении, которое Он укажет нам.  
 
Далее Иаков дает важные разъяснения касательно человеческой 
природы. Он прежде всего утверждает, что мы не должны винить 
Бога за свои собственные грехи. Искушение возникает в нас самих, а 
затем нечестивые мысли и желания растут и развиваются в нашем 
сердце подобно тому как развивается плод в чреве женщины. И если 
этот процесс вовремя не остановить, то в этом случае родится 
младенец – грех. Он будет неуклонно увеличиваться в размере, а 
достигши старческого возраста, приведет нас к смерти.  
 
В чем же состоит чистое благочестие («религия» - греч. threskeia)? 
Это важный вопрос. Подразумевает ли чистое благочестие 
необходимость в соборах, отстроенных церквях, мечетях, в 
паломничестве и в соблюдении религиозных праздников? Нет, 
говорит Иаков. Всё куда как проще. Чистая религия – это значит 
заботиться о бедных и хранить себя неоскверненным от мира. 
 
Он обращается к своим читателям словом «братья», и это говорит о 
том, что он писал своим братьям по вере. При этом он, однако, 
порицает их за то, что они проявляли двуличие в том, как относились 
к своим более бедным единоверцам. Бог, утверждает апостол, 



16 

 
ДОБРЫЕ ВЕСТИ 

прежде всего избрал бедных, а не богатых. Наша истинная любовь, 
имеющая не словесный, а практический характер, проявляется 
тогда, когда мы заботимся о людях более бедных, чем мы сами. Нет 
смысла притворятся, будто мы имеем веру в Бога, если мы не 
подтверждаем свои слова деяниями любви.  

 
Третья глава Послания 
Иакова предупреждает 
нас о самом опасном 
члене человеческого 
тела – языке. Всего лишь 
несколько движений этой 
небольшой заостренной 
части тела, и человека 
либо отправляют на 
казнь, либо он 
сочетается супружескими 
узами, либо получает 
спасение. Укрощение 

собственного языка – это весьма нелегкая задача для любого 
христианина. Язык столь часто подводит нас поспешными словами, 
слетающими с него! Но, с другой стороны, он может превратиться в 
источник благословения и радости, если научиться распоряжаться и 
управлять им должным образом.  
 
Мы не можем иметь общение с миром, говорит Иаков, если желаем 
оставаться друзьями Бога. Нам необходимо приблизиться к Богу со 
всем смирением, и, предавая свою жизнь в Его руки, сопровождать 
построение всех своих планов и замыслов словами «Да будет на то 
воля Божья!» 
 
Последняя глава обрушивает всю тяжесть порицаний на богатых 
иудеев, которые обманывали своих работников. Она призывает нас к 
терпению во времена испытаний и завершается мыслью о том, что 
всегда следует молиться, причем не только о своих собственных 
нуждах, но и за других людей.  
 
 
 
 



17 

 

 № 90 

ПОСЛАНИЯ ПЕТРА 
 
Нет ни малейшего сомнения 
касательно авторства двух 
последующих посланий. Петр 
был одним из трех самых 
близких Иисусу апостолов. 
Несмотря на то, что у него 
были свои собственные 
слабости и оплошности, он 
всегда оставался 
бесстрашным и пылким 
проповедником. С того 
момента как была основана 
церковь, а апостол Павел 
начал свои миссионерские 
путешествия с целью 
обращения язычников ко 
Христу, Петр увидел свое 
служение в том, чтобы 
проповедовать среди евреев. 
Павел пишет о достигнутой 
между ними договоренности 
так: 
 
«…ибо Содействовавший Петру в апостольстве у обрезанных 
содействовал и мне у язычников» (Гал. 2:8). 
 
Неудивительно, поэтому, читать о том, что, подобно Иакову, Петр 
посылает свои письма «пришельцам, рассеянным в Понте, 
Галатии, Каппадокии, Асии и Вифинии» (1Пет. 1:1). В частности, он 
адресует свои послания христианам из числа иудеев, живших на 
территории современной Турции. 
 

Первое Послание Петра 
Апостол призывает своих читателей радоваться той надежде 
спасения, которую даровал им Бог через жертву Своего Сына. 
Однако он предупреждает их о том, что они должны быть готовы к 
испытанию своей веры в Бога посредством разных искушений, 
выпадающих на их долю. Эти искушения и испытания делают 



18 

 
ДОБРЫЕ ВЕСТИ 

верующего подобным драгоценному золоту, расплавляемому и 
очищаемому в печи от содержащихся в нем примесей. Истинная 
ценность нашей веры станет ясна и понятна только при 
возвращении Христа. 
 

Апостол вспоминает множество 
библейских уроков, преподанных 
Иисусом на тему ветхозаветных 
пророчеств о нем самом, в 
которых предсказываются как 
его страдания, так и 
воскрешение к славе. И теперь 
добрые вести об Иисусе 
достигли и читателей его 
послания, так что они родились 
заново, уже не по человеческому 
действию или соизволению, но 
посредством живого Слова 
Божьего. Став младенцами во 

Христе, они теперь нуждались в духовном молоке, дабы, питаясь им, 
возрастать к истинному спасению. 
 
Послание Петра пронизано цитатами из Ветхого Завета, которые 
апостол применяет к верующим братьям и сестрам. Он называет их 
«живыми камнями», обтесанными и сглаженными для их собрания в 
Божьем Храме, в котором сам Иисус, согласно словам псалмопевца 
в Пс. 117:22, является краеугольным камнем. Все они – избранный 
народ Божий, которому Он явил милость согласно пророчеству 
Осии. Все они странники, подобные Аврааму, и чужды окружающему 
их обществу, законы которого они, тем не менее, обязаны исполнять, 
почитая и самого Императора. Рабы должны смириться со своей 
нелегкой участью и испытываемым ими, по временам, 
несправедливым обращением, даже если оно выпадает на их долю в 
том случае, когда они не сделали ничего плохого. Они должны 
поступать так по той причине, что и Иисус, оставаясь невиновным, 
вел себя подобным образом перед своими истязателями. Женам 
следует избегать ношения дорогих нарядов и замысловатых 
причесок, а вместо этого украшать себя кротким духом и быть в 
повиновении у своих мужей. И все вместе они должны быть добрыми 



19 

 

 № 90 

 

и скорыми на прощение, во всем подражая примеру самого 
Спасителя. 
 
Наконец, Петр предвосхищает 
бедствие, которое постигло 
иудейское государство в 
семидесятом году нашей эры. 
Он призывает своих читателей 
приготовиться к тому, что они 
примут страдания и оскорбления 
за свою веру в Иисуса, и в этом 
уподобятся своим братьям в 
других землях. Он завершает 
свое послание приветствиями от 
«церкви в Вавилоне» (1Пет. 
5:13) и от Марка, которого 
называет «сын мой». Всё это 
порождает определенные 
вопросы, ибо Вавилон находился очень далеко, на территории 
современного Ирака. Возможно, апостол использовал это 
ветхозаветное название одного из главных врагов Израиля как 
некое кодовое слово, обозначающее Рим, который вот-вот должен 
был начать гонения на христиан? И является ли упомянутый им 
Марк тем самым Иоанном Марком из Иерусалима, которого мы уже 
знаем? Нам остается лишь гадать на этот счет. 
 

Второе Послание Петра 
Петр вновь пишет послание всё тем же своим читателям (см. 2Пет. 
3:1), и в этот раз его цель не в том, чтобы приготовить их к 
грядущим гонениям, но чтобы предупредить против нечестивых 
людей, проникающих в церковь и сбивающих с истинного пути 
ничего не подозревающих братьев и сестер.  
 
Он открывает первую главу этого послания перечнем прекрасных 
добродетелей, к которым должен стремиться каждый из нас: вера, 
ведение, самообладание, твердость и непоколебимость, и тому 
подобные качества, венцом которых является любовь – самое 
драгоценное из них всех (2Пет. 1:5-8). Мы должны использовать их 
в своей повседневной жизни, говорит апостол, подобно тому как 
пианист неукоснительно и настойчиво практикуется в игре на своем 



20 

 
ДОБРЫЕ ВЕСТИ 

инструменте, ибо только в этом случае мы можем надеяться на то, 
что будем допущены в Царство Божье.  
 
Петр предчувствует свою скорую кончину (он напоминает нам о том, 
что еще Иисус предупредил его о мученической смерти за веру), и 
он всем своим существом желает того, чтобы последующее 
поколение запомнило его последнее слово. Он убеждает своих 
читателей и решительно настаивает на том, что Евангелие, которое 
он проповедовал, отнюдь не является собранием преданий и 
басней, но основано на твердых доказательствах славы Христовой, 
представленных верными свидетелями и подкрепляемых 
вдохновенным учением ветхозаветных пророков, что является 
замечанием особенно важным в наши дни, когда поборники идей 
гуманизма насмехаются над Библией.  
 
Вторая глава посвящена примерам нечестивых людей времен 
Ветхого Завета, которые, в конце концов, встретили-таки свой 
судный день: поколение Ноя встретило свою погибель в водах 
великого Потопа, и не менее трагический конец постиг жителей 
Содома и Гоморры, и прорицателя Валаама, пытавшегося 
противодействовать Богу в Его намерении благословить Израиль. 
Подобным образом, заверяет апостол, и ныне проникшие в Церковь 
нечестивые люди, ищущие наживы и власти над остальными, тоже 
встретят свой неотвратимый конец. 
 
Последняя глава представляется особенно важной. Петр 
заглядывает далеко в будущее и видит время, когда в виду 
длительного отсутствия Иисуса люди начнут подвергать сомнению 
его Второе Пришествие. В наши дни мы наблюдаем вокруг себя 
именно такое отношение! Но далее апостол говорит, что эта 
затянувшаяся пауза является таковой лишь в наших собственных 
умах, но никак не в Божьем Замысле. Бог терпеливо ожидает и 
откладывает День Суда над нашим погрязшим в грехах обществом 
ради того, чтобы еще один или два человека могли откликнуться на 
Евангелие, покаяться и, тем самым, обрести спасение от вечной 
смерти. Но в конце концов, однако, это терпение Божье иссякнет, и 
наш мир сотрясется до самого основания от огненного Суда, 
который закончится установлением Его Царства. Посему, говорит 
апостол, мы тоже должны быть терпеливы, и, храня себя 
неоскверненными от мира, готовиться встретить великого Судию. 



21 

 

 № 90 

Начать исследование этой темы можно с 13 главы Евангелия от 
Матфея, ст. 40, где Иисус объясняет своим ученикам значение 
притчи о плевелах. В следующем стихе он говорит о вопросах, 
которые волнуют каждого из нас, а именно о том, как Сын 
Человеческий пошлет своих ангелов, чтобы они собрали из Царства 
его все соблазны и всех беззаконных. Слово “Царство”, 
произнесенное Иисусом, требует особого к себе внимания. В стихе 
сороковом, в англоязычной версии перевода Библии KJV, слова 
Иисуса представлены следующим образом: “...в конце мира сего”. 
Более современные переводы, равно как и русский Синодальный 
перевод, передают его слова фразой “...в конце века сего”. Что же 
имел в виду Иисус и что хотел он этим сказать? 
 
Сперва, однако, следует рассмотреть, что означает слово “век” в 
греческом языке, и где еще оно встречается в Новом Завете, 
переведенное таким образом.  
 

1. Aion – век, или время правления Мессии, вечное и не 
имеющее конца. 
2. Kosmos – точное устроение, расположение, или весь мир, 
включая тех, кто населяет его. 
3. Oikoumene – земля, глобус, Римская Империя. 

КОНЕЦ ВЕКА 
Р. Смизерс 



22 

 
ДОБРЫЕ ВЕСТИ 

 
Чтобы проверить и убедиться, насколько хорошо подходят эти три 
основные значения слова, давайте попробуем подставить их в три 
следующих отрывка. 
 
Первый такой отрывок – это Евангелие от Марка 10:30, где Иисус 
рассказывает своим ученикам о той пользе для человека, которую 
несет с собой преданность ему: “А в веке (aion) грядущем [такой 
человек будет удостоен] жизни вечной”. Далее посмотрим на 
отрывок в Мар. 8:36, где 
Иисус вновь объясняет 
своим ученикам, что они 
должны делать, если хотят 
по-настоящему следовать за 
ним: “Ибо какая польза 
человеку, если он 
приобретет весь мир 
(kosmos), а душе своей 
повредит?” Последний 
пример находится в 
Евангелии от Луки 2:1. С 
этим отрывком все мы хорошо знакомы и звучит он следующим 
образом: “В те дни вышло от кесаря Августа повеление сделать 
перепись по всей земле (oikoumene)”. 
Благодаря этому краткому обзору, можно видеть, что способы 
использования трех указанных слов соответствуют тем значениям, 
которое заключают в себе их греческие эквиваленты. 
 
Итак, продолжим. Примеры, которые заинтересовали меня с самого 
начала, рассказывают об Иисусе, объясняющем своим ученикам и 
иным окружавшим его людям события будущего, а стих, который в 
наибольшей степени привлекает к себе внимание в ходе этого 
исследования – это Мат. 24:3. Здесь четверо учеников (Мар. 13:3) 
спрашивают Иисуса о знамениях конца века (aion). Марк и Лука, у 
которых тоже можно найти описание этого разговора, передают 
содержание интересующей нас фразы несколько иным способом. И 
только Матфей, посвятивший свое евангелие в первую очередь 
иудеям, использует это особое слово, которое означает “время, 
период Мессии”. 



23 

 

 № 90 

В Мат. 24:3,4 вопрос, заданный 
учениками наедине, состоял из трех 
частей. Когда это будет? Какой 
признак твоего пришествия? Какой 
признак кончины века (aion)? То, как 
Иисус ответил на поставленные 
вопросы, вызывает удивление. В этот 
раз он не использовал никаких притч, 
но вместо этого снабдил учеников 
важнейшими фактическими 
сведениями, на основании которых 
должны были действовать и 
поступать как они сами, так и все 
остальные люди. Взгляните на 
порядок, в котором Иисус 
перечисляет важнейшие события, 
начиная с четвертого стиха и 
продолжая далее: не предавайтесь 
прельщению... придут лже-Христы... 
слухи о войнах и военных 

действиях... глады, моры, землетрясения... всё это только начало... 
будут преследования верующих в Иисуса... предательства... 
восстанут лжепророки... зло усилится настолько, что многие 
отвернутся от Христа.  
 
Таковы были предупреждения Иисуса, которые он закончил простым 
наставлением, суть которого сводилась к одной короткой фразе: 
“Терпите до конца”. Вот так перечень! Можно представить себе 
Петра, Иакова, Иоанна и Андрея, потрясенных этими 
предсказаниями о грядущих ужасах. Терпеть и стоять до самого что 
ни на есть последнего конца в этих условиях представлялось делом 
крайне нелегким. 
 
Во всем сказанном видится та самая причина, по которой столь 
многие люди сегодня недовольны Богом и Иисусом, и выражается 
она в том, что всевозможным бедам и ужасам позволено 
беспрепятственно распространяться по земле. Но если бы все такие 
возмущающиеся лишь удосужились заглянуть в Библию, то 
обнаружили бы для себя, что Бог никогда и никому не обещал 



24 

 
ДОБРЫЕ ВЕСТИ 

легкой жизни в период, когда земля находится под правлением 
человека. Те, кто всеми силами стремятся соблюдать себя посреди 
мира, полного анархии и несусветной глупости, всегда обнаруживали, 
что жить им было гораздо труднее, чем другим, в то время как 
терпеть всё это тоже представлялось делом крайне нелегким. “Конец” 
применительно к ним зачастую означал конец их жизни, который, 
вдобавок, не так уж редко сопровождался ещё и мучительной болью. 
Должно быть по этой причине апостол Петр столь много пишет в 
своих посланиях о страданиях, которые надлежит испытать и через 
которые придется пройти всякому последователю Иисуса. В этом 
контексте стоит взглянуть хотя бы на 1Пет. 4:16-19. Для того чтобы 
завершить нарисованную картину грядущих событий, Иисус 
добавляет еще одну немаловажную деталь: “И проповедано будет 
сие Евангелие Царствия по всей вселенной”. Здесь используется 
слово “oikoumene”, которое было призвано обозначать всю Римскую 
Империю.  
 
Таким образом, встает закономерный вопрос: говорил ли Иисус лишь 
о трудах Павла и других великих пророков своего времени, и 
распространилось ли истинное Евангелие по всем римским 
владениям в их дни? Вдобавок к этому можно присовокупить еще и 
понимание Иисусом Замысла Своего Отца о всем мире, а потому, 
несомненно, его слова должны были иметь гораздо более широкий 
смысл, нежели просто охват проповедованием земель, над которыми 
в те дни распространялась власть Рима. Слова “всем народам” 
подразумевают, что по-настоящему такое распространение 
Евангелия могло произойти только лишь в двадцатом веке, когда в 
огромной степени этому процессу стали способствовать недоступные 
прежде возможности передвижения и быстрое развитие 



25 

 

коммуникативных технологий. Помимо этого необходимо помнить, 
что мы имеем в виду распространение истинного послания Иисуса, 
а не той плачевной пародии на Евангелие, которая повсеместно 
насаждалась в первое тысячелетие после вознесения Христа. 
Выходит, что конец века должен состояться во время 
проповедования истинного Евангелия и свидетельствования всем 
народам. И если наше время – это то, о котором говорил Иисус в 
Мат. 13:40, то тогда указанные знамения предрекают о 
приближении Судного дня и славного Царства, грядущего на землю.  
 
Далее Иисус особым образом 
предупредил своих учеников 
в Мат. 24:16-20 о том, что 
огромной опасности должен 
был подвергнуться не только 
Иерусалим, но и вся Иудея. 
Предшествующим знамением 
возникновения такой 
ситуации должно было стать 
запустение, стоящее на 
святом месте. Апостол Лука 
добавляет еще одну деталь в 
этом отрывке: “...Иерусалим, 
окруженный войсками”. 
Данные события непременно должны были стать ясными и легко 
различимыми знамениями для каждого, кто всерьез воспринимал 
слова Иисуса. Возможно, что искомую подсказку мы можем 
обнаружить в книге Иосифа Флавия “Иудейская война”, книга 2 
глава 10. “Цезарь Гай стал столь сильно злоупотреблять своим 
везением, что решил прировнять себя к божеству и пожелал богом 
же и называться, а также умертвить в своей земле всех, кто 
принадлежал к числу знатнейших и благороднейших людей. Его 
безбожие не минуло и евреев, ибо он послал в Иерусалим армию во 
главе с Петронием, которому было приказано установить новые 
порядки в храме и безжалостно уничтожать всех тех из евреев, 
которые осмелились бы противиться этому”. Прибытие в Израиль 
римской армии, которой надлежало выполнить волю своего 
Императора, должно быть, послужило знамением тем ученикам, 
которые ожидали предсказанных событий. Несомненно, всё это 

 № 90 



26 

 
ДОБРЫЕ ВЕСТИ 

было началом конца Иерусалима. Важной частью предупреждения 
Иисуса ученикам был призыв действовать. Они должны были 
немедленно бежать. Слова в Мат. 24:17-19 ясны и понятны. Не 
медлите, не возвращайтесь домой для того, чтобы собрать пожитки, 
просто убегайте. Всё это помогает отличить раннюю часть 
пророчества Иисуса от более поздней его части, которая имеет 
отношение к последователям Христа, живущим в наши дни. Дело в 
том, что здесь язык описания меняется. Стоить взглянуть на стих 
31: “...и соберут избранных его от четырех ветров”. В день 
Второго пришествия Иисуса нам не придется бежать куда бы то ни 
было, но вместо этого ангелам будет дано повеление собрать 
“пшеницу” и “плевелы” (Мат. 13:40). О той же самой 
последовательности событий говорится и в Откровении 14:14-20. 
Два урожая: первый – состоящий из верных и преданных, второй – 
из тех, кому быть обреченным на ярость и гнев Божий. В то время, 
когда перед глазами верующих последних дней будут свершаться 

заключительные события, 
они же испытают и 
огромное утешение от 
всего, что им доведется 
увидеть. Если мы 
вернемся к Мат. 24:36-41, 
то здесь можно 
обнаружить подробное 
повествование о том, как 
будет происходить это 
воссобрание: двое в поле, 
двое мелющих на 
жерновах, один 
забирается, а другой 
оставляется. Важным 

моментом этого предсказания, о котором не нужно забывать, 
является то, что собрание верных случится во время, когда люди 
будут заняты своими привычными, повседневными делами. Не без 
основания можно отметить, что жернова и помол зерна на муку с их 
помощью – это язык давно минувших дней, однако мы с легкостью 
можем перевести слова пророчества на современный лад и 
привести примеры такой деятельности людей, которая будет 
привычной в глазах нашего поколения.  



27 

 

 № 90 

Есть два слова, которые подводят итог всему сказанному Иисусом 
как ученикам его дней, так и всем живущим в наше время. Они 
таковы: когда придет конец, то это будет неожиданным для всех, а 
само наступление конца будет неотвратимым. В свое время пришел 
конец Веку иудейскому, после чего началось время язычников (с 70 
г. н.э.). Теперь же мы ожидаем завершения Века язычников и начала 
Царства. Послание Иисуса как своим ученикам, жившим в его время, 
так и тем, что живут ныне, в целом остается неизменным: не 
поддавайтесь заблуждению, будьте бдительны, потому что не 
можете знать заранее, когда настанет этот день. Но превыше всего 
будьте терпеливы и стойте до самого конца. Стих 44: “Потому и вы 
будьте готовы, ибо в который час не думаете, приидет Сын 
Человеческий”. Знамения, которые дал Иисус в Елеонском 
пророчестве, приковывали к себе наше внимание и волновали нас 
на протяжении очень многих лет. Все мы отчаянно желаем того, 
чтобы Иисус пришел на землю во время нашей жизни, и мы всегда 
пытались убедить себя в том, что события, происходящие в мире, 
соответствуют знамениям пророчества. Каким-то образом мы 
постоянно забываем слова о том, что нам не дано знать “...в 
который час Господь... придет”. Знамения, происходящие вокруг, 
должны укреплять и помогать сохранять свою бдительность. 
Насущная необходимость для каждого из нас заключается в том, 
чтобы поддерживать в себе сияющий свет Евангелия и чтобы жить 
каждый день так, как если бы Иисус должен был вернуться в конце 
этого самого дня. 



28 

 
ДОБРЫЕ ВЕСТИ 

В первой главе Послания к Римлянам апостол Павел подчеркивает, 
что убеждения в существовании творческих созидательных сил 
всемогущего Бога основаны исключительно на вере.  
 
Однако есть люди, которые, даже называя себя христианами, боятся 
показаться невежественными перед теми, кто считает иначе и, 
опасаясь осуждения с их стороны, стыдятся признать, что они верят 
в то, что Библия ясно говорит о Творении. 
 
Об этом говорит Павел в Послании к Римлянам 1: 16-17 
«Ибо я не стыжусь благовествования Христова, потому что 
оно есть сила Божия ко спасению всякому верующему, во-
первых, Иудею, потом и Еллину. В нем открывается правда 
Божия от веры в веру, как написано: праведный верою жив 
будет.» 
 
Далее Павел тут же говорит о тех, кто подавляет и искажает истину, 
особенно в отношении Творения и того, что Создатель 
предоставляет неопровержимые доказательства Своих качеств - в 
первую очередь, доказательства Своей вечной и всемогущей силы: 

Библия и Творение 
Дэвид Майлз 



29 

 

 № 90 

Римлянам 1:18-23 - «Ибо открывается гнев Божий с неба на 
всякое нечестие и неправду человеков, подавляющих истину 
неправдою. Ибо, что можно знать о Боге, явно для них, 
потому что Бог явил им. Ибо невидимое Его, вечная сила Его 
и Божество, от создания мира через рассматривание 
творений видимы, так что они безответны. Но как они, 
познав Бога, не прославили Его, как Бога, и не возблагодарили, 
но осуетились в умствованиях своих, и омрачилось 
несмысленное их сердце; называя себя мудрыми, обезумели, и 
славу нетленного Бога изменили в образ, подобный тленному 
человеку, и птицам, и четвероногим, и пресмыкающимся» 

 
В прошлом невежественные люди объясняли процесс сотворения 
мира и происходящего в мире деяниями богов, которых они 
собственноручно создавали из 
дерева и камня.  
 
И, если мы считаем тех людей 
невеждами, то насколько же 
неразумными можно считать их 
последователей, кто и в 
современном мире поддерживает 
идею о том, что, поражающее 
воображение разнообразие 
окружающего нас мира, 
включающее в себя огромное 
количество животных, птиц, 
морских организмов, флоры и 
фауны — все это могло возникнуть из ничего самопроизвольно. 
Именно о таких людях сказано в 22-м стихе: «называя себя 
мудрыми, обезумели». 
 
В Священном Писании содержится однозначное утверждение о том, 
что весь акт Творения был совершен в течение шести дней. В 
первой главе Бытия подробно описаны конкретные дни творения, а 
также удивительные проявления Всемогущего Творца на 
протяжении каждого из этих дней. Более того, в священных Десяти 
заповедях, в 20-й главе книги Исход, содержатся слова, 
недвусмысленно подтверждающие эту фундаментальную истину: 



30 

 
ДОБРЫЕ ВЕСТИ 

Исход 20:8-11 - «Помни день 
субботний, чтобы святить его;  

шесть дней работай и делай 
всякие дела твои, а день седьмой 
- суббота Господу, Богу твоему: 
не делай в оный никакого дела ни 
ты, ни сын твой, ни дочь твоя, 
ни раб твой, ни рабыня твоя, ни 
скот твой, ни пришлец, который 
в жилищах твоих; ибо в шесть 
дней создал Господь небо и 
землю, море и все, что в них, а в 
день седьмой почил; посему 
благословил Господь день 
субботний и освятил его.» 
 

Поскольку эти Божественные изречения были увековечены в книге 
Моисея, Иисус упоминал о словах Моисея: 
 
Иоанна 5:46-47 -  «Ибо если бы вы верили Моисею, то 
поверили бы и Мне, потому что он писал о Мне. Если же его 
писаниям не верите, как поверите Моим словам?» 
 
Тем не менее, даже среди христиан (и христадельфиане в этом не 
исключение) растет число людей, которые, желая создать видимость 
веры в Библию, в то же время не хотят выглядеть глупо перед 
сторонниками теории эволюции, и поэтому пытаются найти 
компромисс, который, по их мнению, является приемлемым. Лично я 
предпочитаю выглядеть глупым перед друзьями, чем глупцом перед 
Богом.  
 
Стих, который часто приводится в качестве аргумента для 
доказательства продолжительного по времени сотворения земли, 
приводится в Псалме 89: 
 
Псалом 89:5 - «Ибо пред очами Твоими тысяча лет, как день 
вчерашний, когда он прошел, и как стража в ночи.» 
 
Этот стих, возможно, не совсем уместен в данном контексте, 
поскольку он, как и предыдущие стихи, является частью 



31 

 

 № 90 

благоговейной молитвы Моисея, восхваляющей безграничное 
великолепие и вневременную суть Господа Бога еще до того, как 
Бог сотворил землю и вселенную. Вот как разворачивается 
действие псалма: 
 
Псалом 89:2-4 - «Господи! Ты нам прибежище в род и род.  

Прежде нежели родились горы, и Ты образовал землю и 
вселенную, и от века и до века Ты - Бог. Ты возвращаешь 
человека в тление и говоришь: "возвратитесь, сыны 
человеческие!"» 
 
Другой пример: стих из Второго 
послания Петра, глава 3, 
который тоже часто 
используется для того, чтобы 
предположить, что когда Бог 
использует термин "день", Он 
может иметь в виду совершенно 
другой отрезок времени: 
 
2 Петра 3:8 - «Одно то не 
должно быть сокрыто от 
вас, возлюбленные, что у 
Господа один день, как 
тысяча лет, и тысяча лет, 
как один день.» 
 
Но важно понимать, что контекст этого стиха обращен к тем, кто с 
течением времени начал скептически относиться к ожидаемому 
второму пришествию Христа, учитывая длительный промежуток 
времени, прошедший с момента этого пророчества. Петр 
поясняет, что эта кажущаяся "задержка" проистекает из 
милосердного сердца благосклонного Бога, желающего 
предоставить больше времени как можно большему числу людей 
для их покаяния и обращения к Господу до ожидаемого пришествия 
Иисуса. И в последующем стихе эта мысль совершенно четко 
разъясняется: 
 
2 Петра 3:9 - «Не медлит Господь исполнением обетования, 



32 

 
ДОБРЫЕ ВЕСТИ 

как некоторые почитают то медлением; но долготерпит 
нас, не желая, чтобы кто погиб, но чтобы все пришли к 
покаянию.» 
 
В данном утверждении Петра мы ясно видим отсутствие 
взаимосвязи с продолжительностью дней сотворения мира! 
 
Если вернуться к повествованию о Творении, то в Библии каждый 
день Творения последовательно пронумерован - первый день, 
второй, третий и так далее, до шестого дня. Кроме этого, дни также 
индивидуально разделены обозначением: "вечер и утро...". 
Примечательно, что всякий раз, когда в Священном Писании (а это 
359 раз) встречается ивритский термин "йом" - "день", 
сопровождаемый порядковым числительным (например, первый, 
второй, третий), он неизменно обозначает условный день 
продолжительностью 24 часа. 

Кроме того, в ивритской лексике имеется альтернативный термин - 
"олам", который в других случаях используется в Писании для 
обозначения длительного периода времени. 
 
Однако... если, к примеру допустить, что такое употребление 
исчисляемого термина "йом" является исключением, и (повторяя 
Петра почти дословно) это не двадцать четыре часа в сутки, а 
тысяча лет, то как бы и смогло ли бы творение уложиться в такие 
сроки? 
Известный ученый в области садоводства Анжела Мейер (1) в 
своих научных работах объясняет невозможность такого 
предположения:  
 
Она поясняет: «На процесс цветения влияют такие факторы, как 
температура, продолжительность дня, качество ночной жизни и 



33 

 

 № 90 

набор гормонов, которые в разной степени зависят от вида, 
возраста растения, местности, условий выращивания и сезона. 
Эта сложная схема еще не до конца расшифрована нами, людьми, 
хотя мы постоянно пытаемся подправить и оптимизировать эту 
систему для достижения определенных преимуществ в 
садоводстве. 
 
Комплексность и взаимозависимость, присущие этим системам, 
опровергают представление о постепенном, случайном генезисе. 
Целостность функционирования систем жизнедеятельности 
растений закладывается с самого начала - ровно на третий день. 
Примечательно, что симбиотические отношения между многими 
видами растений и животными, необходимые для опыления и 
распространения семян, подчеркивают значимость сотворения 
животных на пятый и шестой день. Перерыв между этими днями, 
растянувшийся на тысячелетия, стал бы гибельным для 
выживания многочисленных видов растений. 
 
Обилие разнообразия форм, оттенков и замысловатых узоров, 
которые могут быть представлены среди растений и цветов, 
говорит о том, что это дело рук божественного художника. Если 
бы эволюционные механизмы были правдоподобны, то, скорее 
всего, они привели бы к гораздо более сдержанной, прагматичной 
и однородной форме. 
 
(Источник: Meyer, A. - В Шесть Дней - Почему Пятьдесят Ученых 
Решили Поверить в Сотворение Мира. Под редакцией Джона Ф. 
Эштона, доктора философии, стр. 144) 



34 

 
ДОБРЫЕ ВЕСТИ 

Если вернуться к 1-й главе Послания к Римлянам, то начиная с 24-го 
стиха (и до конца главы) апостол Павел разъясняет, что 
повсеместное развращение, пронизывающее мир и жизнь людей, 
является прямым следствием пренебрежения глубокими учениями, 
которые Господь Бог старается передать через Свое великолепное 
Творение. А также Павел предостерегает, какие суды Бог обрушит 
на тех, кто сознательно пренебрегает Божьим заповедям. 
 
Ярким проявлением такого порочного разложения является понятие 
"Теистический эволюционизм". Чтобы подтвердить это, приведу 
цитату из большого труда Вернера Гитта, директора и 
профессора Немецкого федерального физико-технического 
института (Германия). 

В своих рассуждениях Гитт выделяет четыре теистических 
эволюционных предположения, допускающих концепцию 
"длительных дней" творения. Он пишет: 
 
Теория "день-возраст": Термин "день" используется для 
обозначения длительного периода времени, который часто 
описывается как "век", "период" или "эпоха". В подтверждение 
этой теории часто используется Псалом 89:5: "Ибо тысяча лет в 
глазах Твоих - как вчерашний день, когда он прошел”. 
 
Теория дней Откровения: Дни, описанные в книге Бытия, 
воспринимаются не как буквальные дни творения, а как дни 
откровения. Это предполагает, что различные утверждения, 
содержащиеся в книге, были последовательно открыты автору в 
течение шести дней. Совершенно очевидно, что мотив автора 



35 

 

 № 90 

состоит в том, чтобы избежать утверждений о том, что 
творение на самом деле происходило в течение 24 часов. 
 
Теория "фильма":  Придуманная Гансом Рорбахом, эта теория 
объясняет повествование о творении как нечто похожее на 
замедленную киносъемку, запечатлевшую процесс, который, по 
сути, занял длительный период времени. Рорбах отмечает: 

"Пророк как будто становится 
свидетелем фильма, в 
котором перед ним 
разворачивается 
монументальный процесс 
творения, запечатленный с 
помощью замедленной съемки. 
Он воспринимает движение, 
материализацию и эволюцию, 
слышит голос Бога, видит 
землю, одетую в зеленую 

растительность, и воспринимает происходящее отчетливо, как 
в современном широкоэкранном 3-D кинематографе, насыщенном 
звуком и цветом". 
 
Теория "литературных дней": Согласно этой теории, дни 
творения служат лишь художественным приемом, созданным для 
создания сюжетной картины. Согласно этой теории, отдельные 
дни творения уподобляются главам книги, каждая из которых 
представляет собой фрагмент всеобъемлющего повествования. 
 
На тему Продолжительности Дней Сотворения 
Вернер Гитт продолжает: 
 
Распространено представление, согласно которому 
повествование о творении является исключительно 
свидетельством аксиомы "Бог - Верховный Творец". Однако такое 
утверждение рушится при тщательном анализе многогранных 
утверждений, содержащихся в Книге Бытия. Если бы 
божественный замысел сводился к утверждению Его творческих 
способностей, то достаточно было бы и начального стиха 
Бытия. 



36 

 

Однако повествование изобилует сложностями, 
подчеркивающими божественное намерение передать богатый 
опыт, выходящий далеко за рамки простого описания творения. В 
повествовании о сотворении мира нам переданы не только 
вопросы, имеющие отношение к вере и убеждениям, но и целый 
ряд фактов, имеющих научное значение. Эти элементарные 
истины, являющиеся основой просвещенного понимания нашего 
мира, заметно отличаются от мешанины космологических 
доктрин древности и умозрительных гипотез, отстаиваемых 
современной естественнонаучной философией. 
 
В заключение Вернер Гитт отмечает:  
Библейское повествование о Творении занимает особое и 
исключительно место в своей декларации. 
(Источник: Gitt, W. - В Шесть Дней - Почему Пятьдесят Ученых Решили 
Поверить в Сотворение Мира. Под редакцией Джона Ф. Эштона, 
доктора философии, стр. 364-365) 

 
Химик Дж.Х. Джон Пит (2) утверждает: «Если мы намерены 
серьезно относиться к библейскому повествованию... то мы 
должны признать, что дни, описанные в Бытии 1, представляют 
собой обычные дни - то есть 
период вращения Земли 
вокруг своей оси, четко 
определяемый как "вечер и 
утро".» «Я убежден (пишет 
он), что в Писании нет 
никаких предпосылок для 
того, чтобы предполагать 
обратное. Сфера научных 
исследований не требует 
переоценки Божьего 
откровения. Для христианина 
Писание имеет авторитетную истину, превосходящую 
умозрительные рассуждения ученых (или теологов).» 
 
(Источник: Пит. J. H. Джон. - В Шесть Дней - Почему Пятьдесят Ученых 
Решили Поверить в Сотворение Мира. Под редакцией Джона Ф. 
Эштона, доктора философии, стр. 361) 

 

ДОБРЫЕ ВЕСТИ 



37 

 

Священное Писание настойчиво повторяет мысль о том, что 
наша непоколебимая вера в могущество Бога является 
источником глубокой радости для нашего Небесного Отца. В 15
-й главе книги Бытие описывается момент божественной похвалы, 
когда непоколебимая вера Авраама в Господа Бога получает 
высокую оценку: 
 
См: Бытие 15:6 - «Аврам поверил 
Господу, и Он вменил ему это в 
праведность.» 
Именно такая стойкая вера Авраама с 
благоговением упоминается во многих 
местах Писания (см.: Римлянам 4:3, 9 и 22; 
Галатам 3:6; Иакова 2:23). Всевышний 
почитал непоколебимую веру Авраама, 
считая ее отличительным признаком 
праведности. Писатели-апостолы Нового 
Завета подтверждают, что и нас ожидает 
подобная божественная награда за нашу 
непоколебимую веру в Слово Господне. 
 
В своем сердечном послании к Римской экклесии (а значит, и ко 
всем нам) апостол Павел разъясняет: 
 
См. Римлянам 4: 23-24 - «А впрочем не в отношении к нему 
одному написано, что вменилось ему, но и в отношении к 
нам; вменится и нам, верующим в Того, Кто воскресил из 
мертвых Иисуса Христа, Господа нашего» 
 
И напротив - насколько суровым может быть суд Господа Бога 
над теми, кто не верит в то, о чем так ясно свидетельствует Его 
Слово? 
 
В подтверждение сказанному во 2-м стихе 4-й главы Второзакония, 
и в двух стихах Откровения 22 говорится следующее: 
 
См: Откровение 22: 18-19  - «И я также свидетельствую 
всякому слышащему слова пророчества книги сей: если кто 
приложит что к ним, на того наложит Бог язвы, о которых 

 № 90 



38 

 

написано в книге сей; и если кто отнимет что от слов книги 
пророчества сего, у того отнимет Бог участие в книге 
жизни и в святом граде и в том, что написано в книге сей.» 

 
Братья и сестры, нам следует задуматься, что это действительно 
опасно, если человек решает игнорировать, дополнять или умалять 
явное и недвусмысленное учение Слова Божьего, тем самым 
отказываясь верить в непреклонную истину, что "Богу же все 
возможно." (Матфея 19:26). 
 
Абсолютно ясно, что идея "теистической эволюции" так же 
ложна и безбожна, как и сама теория эволюции. 

Источники: 
Доктор Анжела Мейер (Angela Meyer), бывший научный сотрудник 
компании "Hort Research", Исследовательского центра Маунт-
Альберт в Новой Зеландии. Ее научный путь начался с получения 
степени бакалавра ботаники в Оклендском университете, затем она 
получила степень магистра с отличием в том же учебном заведении 
и стала доктором философии в области садоводства в Сиднейском 
университете. Научный вклад д-ра Мейер вылился в одиннадцать 
признанных работ, посвященных сезонным тонкостям производства 
фруктов. Ее вклад в исследование плодов киви был отмечен 
Бронзовой медалью науки и техники Новой Зеландии в 1994 г., что 
свидетельствует о ее непоколебимой преданности научному 
сообществу. 

ДОБРЫЕ ВЕСТИ 



39 

 

Д-р Дж. Х. Джон Пит, признанный провозвестник библейского 
повествования о сотворении мира, в настоящее время занимает 
должность разъездного секретаря Общества библейского 
сотворения в Великобритании. Его научная карьера началась с 
получения степени бакалавра с отличием по химии, затем он 
получил степень магистра химии в Ноттингемском университете и 
степень доктора философии по фотохимии в Вулверхэмптонском 
политехническом институте. Доктор Пит, действительный член 
Королевского химического общества, двадцать два года проработал 
в сфере высшего образования, в том числе два года в качестве 
менеджера по международному развитию научных 
образовательных проектов. Его литературное наследие включает в 
себя два фундаментальных учебника, множество научных работ в 
области химии и естественно-научного образования, а также книгу 
"В начале сотворил Бог...". Д-р Пит также является членом 
редакционной коллегии журнала "Origins". 
В Шесть Дней - Почему Пятьдесят Ученых Решили Поверить в 
Сотворение Мира. 2000, Master Books, Под редакцией Джона Ф. Эштона, 
доктора философии. 

 № 90 



40 

 Узнайте больше о послании Библии 

Rossiya.cbm.bible 

Belarus.cbm.bible 

Kazakhstan.cbm.bible 


